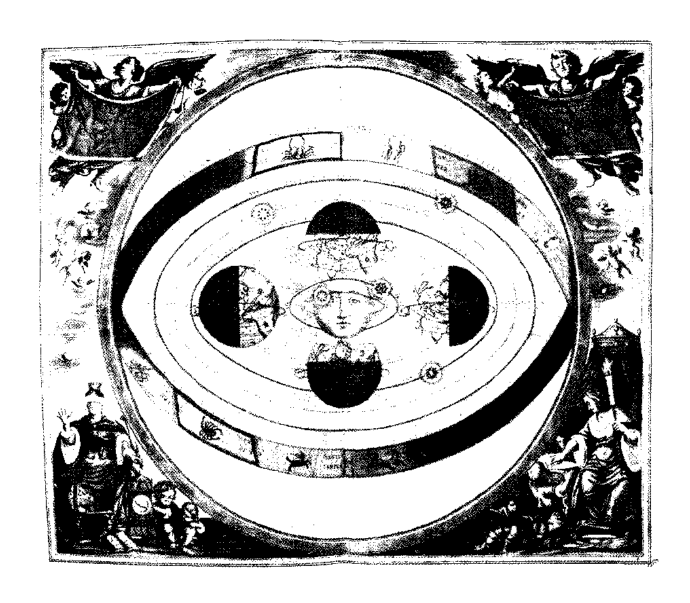
#### TEORIA E PRATICA DELLA TRADUZIONE LETTERARIA

#### a cura di ROBERTO PUGGIONI



## RICCARDO BADINI

# LA TRADUZIONE NEL CONTATTO CON LE CULTURE INDIGENE AMERICANE

Nella comunicazione tra Nuovo e Vecchio Mondo e quindi nella traduzione con i suoi fallimenti, aberrazioni e ricerca di nuove forme per ridurre il "tradimento" o spostarlo dal suo asse egemonico, possiamo scorgere quei casi in cui tale lavoro si pone sul difficile crinale tra distinti universi concettuali. Emerge così la necessaria posizione ideologica da cui talvolta si muove l'operato del traduttore diventando specchio e misura di un profondo conflitto culturale.

Il contatto del mondo occidentale con le popolazioni indigene del continente sud americano è segnato, oltre che dalla violenza con cui si impone la nostra cultura, da una frattura nella comunicazione dovuta allo scontro tra lingue che racchiudono in sé modi diversi di concettualizzare il mondo.

quell'oggetto potesse parlare si lascia cadere la Bibbia di mano, gesto che gnata nelle sue mani, sancendo la comparsa della scrittura all'interno di un per cui quegli strani uomini con la barba venivano a impossessarsi di quelle ca Atahualpa e Francisco Pizarro. A Felipillo toccò tradurre le motivazioni mondo governato dall'oralità. L'imperatore incaico non capendo in che modo noscimento di quello che i conquistatori stavano per compiere, viene conse screditata la religione autoctona a favore di quella cristiana, abbia chiesto una ratore incaico dopo aver ascoltato il discorso del religioso, in cui veniva di-Poma de Ayala, nella sua "Nueva crónica y buen gobierno" narra che l'impescani, che accompagnava i conquistatori. Il cronista indigeno Felipe Guamàr terre, come anche le delucidazioni del padre Valverde dell'ordine dei france. nell'apprendimento, vengono catturati per insegnare loro lo spagnolo in che, per aver dimostrato una certa dimestichezza nelle pratiche linguistiche e lonte attendibile di quelle dichiarazioni, a quel punto la Bibbia, supremo rico (lingue), come Felipillo testimone nel 1532 dell'incontro tra l'imperatore Inmodo da poter svolgere la funzione di interprete. Venivano chiamati *lenguas* Nella conquista d'America, i primi mediatori linguistici sono indigeni

viene interpretato come segno di disprezzo e che dà il via alla sanguinosa battaglia <sup>1</sup>. Viene da chiedersi con quali parole abbia potuto districarsi Felipillo trovatosi nella pericolosa confluenza dei due mondi rappresentati da Atahualpa e Padre Valverde. Un piccolo chiarimento in tal senso ci viene da un altro cronista, Garcilaso de la Vega el Inca che riporta lo stesso episodio con l'aggiunta della citazione delle parole di Felipillo che nel tentativo di esprimere il concetto cattolico della trinità si pronuncia così: «Dio, tre e uno che fanno quattro» <sup>1</sup>. per farsi comprendere aggira l'ostacolo concettuale con l'espediente della somma lasciandoci testimonianza di quanto potesse essere difficile il passaggio da un sistema di pensiero ad un altro.

Altri *lenguas* dovettero cimentarsi con la traduzione di quell'atto di diritto chiamato *Requerimiento* e preparato dal notaio spagnolo Palacios Rubio nel XVI secolo per dare una parvenza di legalità alla conquista e all'appropriazione delle terre americane. Si legge in tale documento che Dio aveva creato il cielo, la terra e Adamo ed Eva da cui tutti proveniamo, e che inoltre aveva lasciato San Pictro a capo del lignaggio umano, il discendente di San Pietro, che cra il Papa e viveva a Roma, aveva fatto donazione di tutte le Indie ai re di Castiglia, si esortavano poi i nativi a comprendere tutto quanto gli era stato spiegato, a riflettere e infine si minacciavano di guerra se non avessero accettato la presenza straniera.

Quell'atto che veniva letto in spagnolo e nella migliore delle ipotesi tradotto qualora vi fossero dei *lenguas* disponibili, è tra le cause che stanno all'origine del detto sudamericano «la letra con sangre entra» cioè la scrittura entra con il sangue. Aggiungerei che anche la traduzione entra con il sangue nelle terre americane, riflettendo sulle aberrazioni che dovevano avvertire gli indigeni nel veicolare e nel ricevere quei concetti all'interno di culture che in molti casi considerano la terra come una madre comune per cui rivendicarne il possesso equivale a un atto blasfemo.

Ad aberrazioni simili non sfuggì la comunicazione operata dai missionari che dal canto loro furono i primi occidentali ad addentrarsi nelle lingue indigene con il fine di diffondere la fede cattolica. Come passare da uno schema

ontologico ad un altro? Come tradurre il pensiero occidentale che proviene da un concetto lineare del tempo: un mondo cioè che nasce da una genesi e procede verso un giudizio finale, idea che a sua volta si interseca con delle astrazioni spaziali come l'inferno e il paradiso, uno al di sotto della terra, l'altro al di sopra ma ambedue situati cronologicamente dopo la vita terrena.

Impresa ardua se pensiamo che per esempio nella cultura andina il tempo ha una struttura circolare e la parola *pacha*, quella più usata dai religiosi per la traduzione di inferno e di paradiso nelle specificazioni di *pacha* di sotto e *pacha* di sopra, possiede un alone semantico che comprende sia la categoria del tempo sia quella dello spazio.

Tra i molti ostacoli concettuali risalta inoltre, il fondarsi della cosmovisione andina su una base essenzialmete monista, estranea alle dicotomie spirito – corpo o essenza – sostanza. Proviamo quindi a immaginarci un mondo che non ha nel suo immaginario collettivo qualcosa che si assomigli alla filosofia di Platone o che concepisce i morti non tanto come anime o degli spiriti eterei ma, concretamente, come dei semi che dalla loro posizione sotterranea propiziano la fertilità del terreno o la possibilità di fare germogliare un futuro migliore.

scitarono ilarità o forse sconcerto nel momento che tradussero il Padre Nostro a parlare è uno di loro. Di questo non si resero conto quei missionari che sugruppo e il noi esclusivo per riferirsi ai soli suonatori di strumenti a corda, se aymara si possa usare il tempo presente per riferirsi al passato. Oppure l'esispalle. Il riflesso grammaticale di questa impostazione fa sì che nella lingua momento che è conosciuto mentre il futuro che non si può vedere è posto alle colloca il passato in posizione frontale, davanti alla persona, ben visibile dal de nella diversa ubicazione del tempo nello spazio. Infatti il pensiero aymara sare i tempi verbali del passato e del futuro, mentre la causa reale di ciò risiecome dei modelli di equivalenze assolute tra le due lingue. Questo meccanitradizione traduttiva cioè la nascita a partire dai primi contatti di una serie di l'interno di un gruppo musicale si usasse il noi inclusivo per indicare tutto il persona plurale: un noi inclusivo e un noi esclusivo, come se per esempio aldentale in quanto comprendente due categorie che si riferiscono alla prima stenza nella lingua quechua di un sistema di persone diverso da quello occismo sta alla base del pregiudizio che i parlanti aymara si confondano nell'umutui equivoci linguistici che finiscono col tempo per essere considerati A queste considerazioni si aggiunge l'instaurarsi nel tempo di una sorta di

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> F.G.P. DE AYALA, *Nueva crónica y buen gobierno*, ed. di J. V. Murra, R. Adorno e J. L. Arioste, vol. II, Madrid, Historia 16, 1987, pp. 392-393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. DE LA VEGA EL INCA, Historia General del Perú. Segunda parte de los Comentarios Reales de los Incas, vol. 1, Madrid, Bae Nº 134, 1960, pp. 42-51.

usando l'aggettivo corrispondente al noi inclusivo rendendo una versione della preghiera cattolica che suonava in modo sinistro con parole simili a: «Padre nostro ma che sei solo nostro e non vostro...»

Queste considerazioni pongono l'accento sulla drammaticità del conflitto linguistico sudamericano. Aspetto rilevante nel caso di scrittori che usano la lingua spagnola per esprimere la diversità delle culture autoctone.

Per avvicinarsi a tematiche più specificatamente letterarie, osserviamo l'atteggiamento nei riguardi della traduzione poetica di due tra i più grandi autori latinoamericani impegnati nel riscatto delle culture indigene: il peruviano José María Arguedas e il Paraguayano Ruben Barreiro Saguier.

vono il cuore dell'uomo delle Ande<sup>3</sup>. In quel periodo Arguedas lavora come gia, della tenerezza verso certi aspetti della natura o dei sentimenti che muospagnolo avvertendo tale lingua inadeguata per parlare del ciclo, della piog ha provato nel momento in cui ha cercato di esprimere il mondo andino in quella luce che lo inonda, poche righe più avanti ci avverte dell'angoscia che andino, per mezzo di essa è possibile rivelare l'anima di quel paesaggio e di la lingua autoctona sia definita dall'autore espressione legittima dell'uomo dal titolo Tra il quechua e lo Spagnolo l'angoscia del meticcio si legge come nei riguardi delle strutture linguistiche del quechua. In un suo scritto del '35 letteraria sarà imperniata nel tentativo di rendere la lingua spagnola porosa meticciato culturale, sia dal punto di vista linguistico. Tutta la sua produzione vista personale, incarnando tutti i conflitti di quello che si può considerare un autoctona. Questa scissione Arguedas la vive profondamente sia dal punto d la cultura ufficiale per lo più disprezzava o cercava di rimuovere la cultura guedas come scrittore, la maggioranza dei parlanti quechua era analfabeta e ranza di riscatto per la cultura e la lingua autoctona. insegnante e vede nelle abitudini linguistiche dei suoi studenti meticci, che forzano le strutture dello spagnolo contaminandolo con il quechua, una spe Nel Perú degli Anni Trenta, epoca che vede l'inizio della traicttoria di Ar-

Per esprimere da dentro il dramma linguistico culturale del suo paese Arguedas crea una lingua letteraria che renda evidenza della frattura tra mondo occidentale e mondo indigeno e che esprima con rigore la diversità della cultura quechua senza scadere in facili mistificazioni. Processo che arriva al cul-

mine nel suo ultimo romanzo El zorro de arriba y el zorro de abajo (La volpe di sopra e la volpe di sotto), storia ambientata nel porto peschereccio di Chimbote ma inframezzata da pagine di diario che preannunciano la tragica la decisione del suicidio che l'autore compirà nel 1969.

Tra gli espedienti linguistici che mette in atto risalta l'uso di suffissi in quechua, l'introduzione di lessico indigeno o di parole spagnole deformate dalla fonetica quechua, come anche la tendenza a spostare il verbo verso la fine della frase o la frequente omissione dell'articolo. Alcuni concetti culturali indigeni tra cui la diversa disposizione verso la categoria del tempo sono riproposti (producendo un effetto estraniante) come si osserva nel racconto Warma Kuyay (che significa amore di bambino) quando il personaggio del Kutu, un'indio che decide di abbandonare la sua comunità a seguito della violenza perpetrata dal padrone terriero sulla sua donna, annuncia la sua partenza con queste parole: diez dias más atras me voy a ir, letteralmente dieci giorni più indietro me ne andrò ma con il significato di ancora dicci giorni e poi me ne andrò. L'espressione sembra essere un riflesso dell'ubicazione spaziale del futuro alle spalle dell'essere umano.

Ma questa sorta di mediazione linguistica che si risolve in un'ibridazione della lingua spagnola non può essere usata nel momento in cui Arguedas scrive poesic in lingua *quechua* traducendole poi allo spagnolo,

Tre anni dopo la sua morte esce la raccolta poetica *Katatay* (tremare) in versione bilingue. Dall'analisi di studiosi dell'opera di Arguedas emerge nel processo di autotraduzione un atteggiamento che mira a ricondurre la diversità dei concetti indigeni all'interno dell'universo culturale occidentale, in modo da renderli più facilmente assorbibili, questo è osservabile soprattutto nel modo in cui l'autore si muove tra i distinti apparati metaforici delle due lingue.

In un suo saggio sulle stesure poetiche di Arguedas, Antonio Melis ci informa che più che di traduzione sia il caso di parlare di doppia redazione, esigenza dettata da intenzioni didascaliche nei confronti dei lettori in spagnolo<sup>4</sup>. Il rigore che anima la riflessione linguistica di Arguedas congiuntamente alla sua volontà di discostarsi da quegli autori che avevano offerto un'immagine

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J.M. Arguedas, *Musica, danze e riti degli indios del Perú*, a c. di A. Melis, Torino, Ei naudi, 1991, pp. 3-9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Mells, La doppia redazione delle poesie quechuadi José Maria Arguedas. l'Aquila, «Berenice, Rivista quadrimestrale di studi comparati e ricerche sulle avanguardie», a. VII, n. 22. marzo 2000, pp. 113-118.

gua di arrivo una corrispondenza simbolica adeguata. to a diminuire il campo metaforico dell'originale quando non trova nella lin sapevole di non poter trasferire in molti casi tutti i valori di partenza è costretdi se stesso una particolare attenzione verso la ricezione della diversità, con scimeto sofferto dal mondo andino provoca nell'Arguedas traduttore poetico quell'immagine, sacrificandone il potere evocativo, la rende infatti con sentii bino, anche in questo caso Arguedas opta per una sintesi di tipo esplicativo di qawarqani warma sonqoywam, letteralmente, io vidi con il mio cuore di bamche avviene dentro la cultura dominante, anima la traduzione dell'espressione procedimento simile e cioè quello di favorire il processo di riconoscimento spressione all'interno di una comunicazione tra madrelingua quechua. Ur collà da parte nostra di percepire con quali sfumature sia avvertita quell'el'assorbimento di quel concetto all'interno dello spagnolo. Rimane la diffista la soluzione adottata da Arguedas sacrificando la metafora a favore delcon cuore di colomba, il significato si avvicina al nostro per favore ed è que mo l'espressione quechua. Urpi songowam che tradotto letteralmente suona nianti all'interno della lingua spagnola. Seguendo gli esempi riportati da Me distorta del mondo indigeno lo inducono a escludere soluzioni che possano ri-La frattura all'interno della società peruviana la consapevolezza del miscono haylly-taky (Al nostro padre creatore Tupac Amaru; inno-canzone) incontria sentire di influenze esotiche e a privilegiare il dissolversi degli elementi estra lis, nella dedica del poemetto intitolato Tupac Amaru Kamaq Taytanchisman,

Nel caso del Paraguay condizioni storiche diverse tra cui l'esperimento delle missioni gesuitiche, basate su una forma di collettivismo ugualitario e all'interno delle quali l'unica lingua usata era quella aborigena, ha permesso che il guaraní sia la lingua maggioritaria guadagnandosi prima di altre lingue autoctone americane il titolo di lingua ufficiale. A questa importante conservazione del patrimonio linguistico va affiancata però la sistematica distruzione della tradizione mitico-religiosa indigena che si esprimeva attraverso i camente destinata all'insegnamento dei principi cattolici con conseguente emarginazione delle espressioni letterarie autoctone e sostituzione culturale delle credenze indigene. Questi aspetti della colonizzazione, a cui vanno aggiunti i trentacinque anni di cittatura del generale Strossener in epoca moderna, hanno contribuito a creare la particolare situazione di un paese in cui alla vasta diffusione della lingua aborigena fa da riscontro una produzione letteraria

colta scritta in lingua spagnola, mentre le manifestazioni artistiche popolari rimangono relegate alla sfera dell'oralità guarany.

Rubén Barciro Saguier nella sua raccolta poetica A la víbora de la mar del 1977 si fa carico di quell'oralità e la traspone in componimenti poetici in lingua spagnola, ma quello che colpisce in questo passaggio dall'oralità alla scrittura è il privilegiare le strutture della lingua nativa assunte come modello od asse portante della scrittura poetica in spagnolo. Augusto Roa Bastos, riferimento culturale di Ruben Barreiro Saguier, osserva nel prologo della raccolta poetica, che i procedimenti linguistici usati hanno il dono di far dimenticare il carattere dominante dello spagnolo in quanto ripropongono il guarant come lingua madre o prima lingua in grado di dettare le sue norme. Lo stesso autore in un'avvertenza finale alle sue poesie informa i lettori di non aver seguito, nel processo di creazione poetica, i criteri logico-discorsivi delle lingue occidentali. L'accesso al significato non si ottiene infatti seguendo la normale progressione dialettica, mancando tra le proposizioni che formano le poesie qualsiasi tipo di legame, il senso più che rivelato viene evocato da un processo di sintesi delle suggestioni accumulate. Modalità ricavata dalla sintassi guarant.

Vediamo alcuni esempi:

#### Amenazo

El viento huele a leño. Abro los ojos y caerá la lluvia <sup>5</sup>

#### Galope

Llueven las crines del potro diagonal.
Viento con agua y hojas frescas entre los cabellos 6.

#### Estaciones

En el verano la tarde llega a lomo de burro cansino La noche fría es una boca de lobo 7.

S. R. B. SACIUIER, A la Vibora de la Mar, Asunción del Paraguay, Alcandara, 1987, p. 22.
Trad. Minaccio / Il vento odora di legna / Apro gli occhi e cadrà la pioggia.

<sup>6</sup> Ivi, p. 26.Trad. Galoppo / Piove la criniera del puledro diagonale / Vento con acqua e foglie fresche tra i capelli.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ivi, p. 28, Trad. Stagioni / D'estate la sera arriva a cavallo di un asino stanco / La notte fredda è una bocca di lupo.

poesie: didascalico, appena filtrato dal setaccio della lingua spagnola, come nelle In altre poesie scorgiamo il mito, reso senza nessuna mediazione o intento

## Primeras huellas

con el veneno de la vida 8. tediosa e impoluta. La tierra nuevecita La víbora la ensució

### Antes y después

Nuestro Padre, El Ultimo Ultimo

Primero 9.

duttori, è possibile scorgere l'ombra di quel muro di cui parla nel suo celebre quello spazio bianco che separa le due versioni, residenza senza terra dei trasua inspirazione. Ma nel momento in cui l'autore peruviano si autotraduce, in la messa a punto di una lingua che trae dal concetto culturale del meticcio la con procedimenti, diversi anche da Arguedas nei racconti e nei romanzi con raní uniti nel processo alchemico della produzione letteraria. Strada percorsa. una trasmutazione di conoscenze ancestrali alla forma colta, spagnolo e guade possibile un ampio riconoscimento, all'interno del paese dell'autore, di dove circa un 90 per cento della popolazione domina la lingua autoctona rengeni, risiede motivi di distinta natura. La situazione linguistica del Paraguay porre la potenzialità estraniante delle metafore e degli elementi culturali indila traduzione come creazione seconda. Nel caso di Bareiro Saguier si tratta di damentale è la distinzione tra l'elaborazione poetica come creazione prima e quei processi di natura "altra" che strutturano la stesura in spagnolo. Ma fon-Il diverso atteggiamento, rispetto alle autotraduzioni di Arguedas, nel pro-

sione del ricevimento del premio "Inca Garcilaso de la Vega". E il muro che discorso No soy un aculturado 10 pronunciato da Arguedas nel 1968 in occaria ha cercato di ammutolire è costretto a rendersi intelleggibile pella lingua processo di conquista abbia avuto bisogno di una traduzione, dall'altro la difgione più forte degli altri e che ci porta a considerare da un lato come ogni paesi conquistatori, costringendo gli uni a fare perennemente i conti con la rala storia ha gettato tra le culture dei popoli conquistati e quelle provenienti dai ficile posizione del traduttore che non volendo soffocare una voca che la sto-

la sporcò / Con il veleno della vita. <sup>8</sup> Ivi. p. 68. Trad. **Prime tracce** / La terra nuova nuova / tediosa e immacolata / La vipera

<sup>9</sup> Ivi. p. 67. Trad. Prima e dopo / Nostro Padre / L. / Ultimo / Ultimo / Primo.

nos Aires, Losada. 1971, pp. 296-298. 10 J. M. Arguedas, No soy un aculturado, in El zorro de arriba y el zorro de abajo. Buc-